
38

«Південний архів» (історичні науки)
„South Аrchive” (Historical Sciences)

Випуск
Issue – LII

Стаття поширюється на умовах ліцензії CC BY 4.0
© Оліцький В. О., 2025

УДК 94(477)"1945/1991":2-722.5-043.2:2-47:2-722.5
DOI https://doi.org/10.32999/ksu2786-5118/2025-52-5

МІЖ ТИСКОМ ДЕРЖАВИ Й ЦЕРКОВНОЮ МІСІЄЮ:  
ДІЯЛЬНІСТЬ ПРАВОСЛАВНОГО ДУХОВЕНСТВА У ФОРМУВАННІ 
МАЙБУТНІХ СЕМІНАРИСТІВ В УРСР (ДРУГА ПОЛОВИНА ХХ СТ.)

Оліцький В’ячеслав Олександрович,
кандидат історичних наук, доцент, 
завідувач кафедри історії України
Сумського державного педагогічного університету 
імені А. С. Макаренка
olitckyi@gmail.com 
orcid.org/0000-0001-5518-5127

Метою дослідження є виявлення форм і механізмів участі православного духовенства УРСР у підготовці майбутніх 
семінаристів у другій половині ХХ ст., з огляду на обмеження релігійної освіти та антирелігійну політику радянської влади. 
Методами дослідження стали проблемно-хронологічний, порівняльно-історичний, описовий, реконструктивний, а також 
метод конкретного аналізу історичних джерел. Результати дослідження. Проаналізовано участь православного духовенства 
УРСР у підготовці майбутніх семінаристів у другій половині ХХ ст. на тлі обмежень релігійної освіти та антирелігійної полі-
тики радянської влади. Розкрито легальні, напівлегальні й нелегальні форми залучення молоді до духовного життя, включно 
з богослужбовою практикою, індивідуальним наставництвом і неформальним релігійним навчанням. Простежено роль свя-
щенників як носіїв релігійної тяглості, духовних наставників і посередників у формуванні пастирських кадрів. З’ясовано, що 
неформальна діяльність духовенства з підготовки молоді до пастирського служіння стала формою латентного опору радянській 
антирелігійній політиці й передумовою релігійного відродження кінця 1980-х років. Висновки. Православне духовенство 
в УРСР у другій половині ХХ ст. відігравало не лише релігійно-обрядову, а й освітньо-виховну роль, перебираючи на себе 
функції духовного наставництва та початкової богословської освіти в умовах жорстких обмежень. Формуючи неформальні 
механізми підготовки майбутніх пастирів, парафіяльні священники розробили цілу низку адаптаційних практик, що поєднували 
участь у богослужіннях, релігійне виховання в родинах, індивідуальні бесіди, надання доступу до духовної літератури, а також 
підтримку абіітурієнтів на всіх етапах вступу до семінарій. Ці процеси набули як спонтанного, так і системного характеру 
в межах церковних громад. Особливістю виявлених практик було їхнє глибоке вкорінення у локальне релігійне середовище 
та залежність від особистої ініціативи священника, що свідчить про значущу роль людського фактора в процесі збереження 
та трансляції релігійної традиції. Наявність прихованих моделей духовного навчання та опіки свідчить про життєздатність 
церковної спільноти навіть в умовах ідеологічного контролю й переслідувань.

Ключові слова: православне духовенство, пастирське служіння, релігійна місія, семінарська підготовка, духовна опіка, 
церковне наставництво, підготовка семінаристів.

BETWEEN STATE PRESSURE AND CHURCH MISSION: THE ACTIVITY  
OF THE ORTHODOX CLERGY IN THE FORMATION OF FUTURE SEMINARISTS  

IN THE UKRAINIAN SSR (SECOND HALF OF THE 20TH CENTURY)

Olitskyi Viacheslav Oleksandrovych,
Candidate of Historical Sciences, Associate Professor,
Head of the Department of History of Ukraine
Sumy State Pedagogical University named  
after A. S. Makarenko
olitckyi@gmail.com 
orcid.org/0000-0001-5518-5127

The purpose of the study is to identify the forms and mechanisms of participation of the Orthodox clergy of the Ukrainian SSR in 
the training of future seminarians in the second half of the twentieth century, given the restrictions on religious education and the anti-
religious policy of the Soviet government. The research methods were problem-chronological, comparative-historical, descriptive, 
reconstructive, and specific analysis of historical sources. Research results. The participation of the Orthodox clergy of the Ukrainian 
SSR in the training of future seminarians in the second half of the twentieth century was analysed against the background of restrictions 
on religious education and the anti-religious policy of the Soviet government. Legal, semi-legal and illegal forms of involving young 
people in spiritual life were revealed, including liturgical practice, individual mentoring and informal religious education. The role 
of priests as carriers of religious continuity, spiritual mentors and mediators in forming pastoral personnel was traced. It was found 
that the informal activity of the clergy in preparing young people for pastoral ministry became a form of latent resistance to the Soviet 

mailto:olitckyi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5518-5127
mailto:olitckyi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5518-5127


39

ISSN 2786-5118 (Print)
ISSN 2786-5126 (Online)

anti-religious policy and a prerequisite for the religious revival of the late 1980s. Conclusions. The Orthodox clergy in the Ukrainian 
SSR in the second half of the 20th century played not only a religious and ritual role, but also an educational and upbringing role, 
taking on the functions of spiritual guidance and initial theological education under strict restrictions. Forming informal mechanisms for 
training future pastors, parish priests developed a range of adaptation practices that combined participation in divine services, religious 
education in families, individual conversations, providing access to spiritual literature, and support for applicants at all stages of entering 
seminaries. These processes acquired both a spontaneous and systemic character within church communities. A feature of the identified 
practices was their deep roots in the local religious environment and dependence on the personal initiative of the priest, which indicates 
the human factor's significant role in preserving and transmitting religious tradition. The presence of hidden models of spiritual training 
and care indicates the viability of the church community even in conditions of ideological control and persecution.

Keywords: Orthodox clergy, pastoral ministry, religious mission, seminary training, spiritual care, church mentoring, training 
of seminarians.

1. Вступ
Актуальність теми зумовлюється необхідні-

стю глибшого розуміння соціальних практик ви-
живання релігійної спільноти в умовах репресив-
ного середовища, механізмів внутрішньої стійкості 
церковного середовища, а також ролі духовенства 
як носія конфесійної тяглості та моральної відпові-
дальності перед суспільством. Аналіз формальної 
і неформальної підготовки до семінарської освіти 
дозволяє простежити специфіку взаємодії право-
славної традиції з атеїстичною ідеологією, а також 
стратегії адаптації й опору з боку церковних кіл.

У центрі історіографічної уваги останніх деся-
тиліть перебуває проблема взаємовідносин держа-
ви й Церкви в умовах тоталітарного радянського 
режиму. Водночас питання підготовки православ-
ного духовенства, зокрема формування майбутніх 
семінаристів у контексті антирелігійної політики, 
лишається недостатньо дослідженим. Зважаючи на 
систематичні переслідування Церкви, обмеження 
доступу до релігійної освіти, адміністративний тиск 
на парафіяльне життя, вивчення механізмів передачі 
духовного знання та підготовки майбутніх пастирів 
набуває особливої наукової значущості.

У сучасному контексті переосмислення духов-
ної спадщини, зростання зацікавлення суспіль-
ства релігійною ідентичністю та історією Церкви 
в Україні дана тематика є не лише академічно зна-
чущою, а й суспільно важливою. Вона відкриває 
перспективи для глибшого усвідомлення витоків 
і ресурсів духовного відродження, що відбулося 
наприкінці ХХ ст., і формування національної сві-
домості у релігійному вимірі.

Метою дослідження є виявлення форм і ме-
ханізмів участі православного духовенства УРСР 
у підготовці майбутніх семінаристів у другій по-
ловині ХХ ст., з огляду на обмеження релігійної 
освіти та антирелігійну політику радянської влади.

Завдання дослідження:
– окреслити легальні, напівлегальні та неле-

гальні практики підготовки молоді до вступу в ду-
ховні семінарії, що застосовувалися парафіяльним 
духовенством;

– проаналізувати роль духовенства як наставни-
ків і посередників у формуванні релігійної мотива-
ції та початкової підготовки абітурієнтів;

– встановити особливості персональної участі 
священників у підготовці вступників до семінарій.

Методологічну основу дослідження становить 
принцип історизму, що передбачає аналіз явищ 
у конкретному політико-ідеологічному та соціо-
культурному контексті радянської доби. У роботі 
застосовано міждисциплінарний підхід, який по-
єднує інструменти церковної, соціальної та по-
всякденної історії. Для досягнення мети дослі-
дження використано проблемно-хронологічний, 
порівняльно-історичний, описовий, реконструк-
тивний методи, а також метод конкретного аналізу 
історичних джерел. Комплексне використання цих 
підходів дозволило дослідити не лише фактичні 
аспекти діяльності духовенства, а й відтворити 
механізми передачі релігійного знання та стратегії 
опору антирелігійній політиці радянської влади.

2. Загальний огляд джерел та історіографії
Джерельне підґрунтя обраної теми охоплює 

матеріали республіканського та обласних уповно-
важених у справах РПЦ, а також документи духов-
них семінарій. Переважна більшість використаних 
джерел зберігаються у центральних державних ар-
хівах. Загальну політику стосовно духовної освіти 
відображено в опублікованих документах.

У історіографічному доробку слід виокреми-
ти монографії П. Бондарчука (Бондарчук, 2019), 
В.  Войналовича  (Войналович, 2015), Н.  Шлі-
хти (Шліхта, 2011), які розглядають функціону-
вання духовних семінарій в УРСР у контексті дер-
жавно-церковних відносин другої половини ХХ ст. 
В останні роки українська історіографії поповни-
лася рядом праць присвячених діяльності окремих 
духовних семінарій (Оліцький, 2022 a; Федчук, 
2018). В. Оліцький також аналізував освітній рі-
вень духовенства окремих єпархій Українського 
екзархату (Оліцький, 2024 a; Оліцький, 2024 b). 

3. Відродження духовної освіти та формуван-
ня вимог до абітурієнтів

Восени 1943 р. за рішенням Священного Си-
ноду РПЦ та погодженням із радянською владою, 
розпочалася підготовка до відкриття Православ-
ного Богословського інституту в Москві та бого-
словсько-пастирських курсів в єпархіях. Перші 
два роки існування системи богословсько-пас-
тирських курсів, виявили обмеженість їх потен-
ціалу та можливостей. Церковні ієрархи з метою 
покращення рівня підготовки, прийняли рішення 



40

«Південний архів» (історичні науки)
„South Аrchive” (Historical Sciences)

Випуск
Issue – LII

про повернення до традиційної структури духов-
ної освіти. Богословський інститут та богослов-
сько-пастирські курси реорганізовувалися у ду-
ховні академії та семінарії. Розпорядженням Ради 
Міністрів СРСР № 3537-рс від 9 липня 1946 р. бо-
гословсько-пастирські курси в Москві, Ленінграді, 
Києві, Саратові, Львові, Одесі, Мінську, Луцьку, 
Ставрополі перетворювалися на духовні семінарії 
із чотирьохрічним терміном навчання (Оліцький, 
2022 a: 119–122). 

На 1947/1948 навчальний рік в УРСР відбувся 
набір за конкурсом до трьох духовних семінарій – 
Київської, Луцької, Одеської. Кількість бажаючих 
перевищувала в два – три рази кількість виділе-
них місць. Влада постійно впливала на діяльність 
духовних навчальних закладів та їх абітурієнтів 
з метою зменшення кількості здобувачів освіти. 
У розпал хрущовської антирелігійної кампанії 
духовні семінарії були окремим об’єктом анти-
релігійної політики. Внаслідок переслідувань ба-
жаючих вступити на навчання та утисків проти 
закладів освіти, у 1960 р. було ліквідовано Київ-
ську духовну семінарію, а у 1964 р. – Волинську. 
У наступне двадцятиріччя в УРСР функціонувала 
лише Одеська духовна семінарія (Оліцький, 2022 
b; Федчук, 2018).

Від початку відродження духовної освіти, для 
вступників виникав певний дисонанс, який поля-
гав у тому, що для вступу до духовних навчальних 
закладів, необхідно було мати певний рівень підго-
товки, проте здобути його офіційно було не можли-
во, адже семінарії були єдиним місцем де легально 
надавалася духовна освіта. Відповідно до декрету 
Раднаркому «Про відокремлення церкви від дер-
жави та школи від церкви», постанови ВЦВК «Про 
релігійні об’єднання», священникам забороняло-
ся організовувати релігійне навчання, відкрива-
ти бібліотеки, тримати у храмах літературу, яка 
не призначалася для відправлення богослужінь. 
Священник міг проповідувати виключно у церкві. 
Адміністративний кодекс УРСР 1961 р. визначав 
повну заборону викладання релігії за виключен-
ням богословських навчальних закладів для осіб 
старших 18 років. Відповідно до кримінального 
кодексу 1960 р. організація та систематичне про-
ведення занять для навчання неповнолітніх релі-
гії поза межами семінарій каралися виправними 
роботами терміном до одного року або штрафом 
у розмірі 50 крб. Якщо особа раніше притягува-
лася до відповідальності за порушення законо-
давства про культи – передбачалося позбавлення 
волі терміном до трьох років. Адміністративний 
кодекс за навчання релігії неповнолітніх перед-
бачав штраф до 50 крб (Законодательство, 1971: 
13–14, 132, 197–199). 

Водночас правила прийому до духовних семі-
нарій вимагали належного рівня початкової під-
готовки кандидатів до вступу. Вони визначалися 

духовним комітетом та були універсальними 
і фактично не змінювалися за повоєнний період. 
За правилами вступу 1947 р. до першого класу 
семінарії зараховувалися особи від 18 років, які 
мали середню семирічну або відповідну домашню 
освіту. У 1960-х роках визначалася необхідність 
мінімум середньої освіти, а вік вступників мав 
бути від 18 до 35 років. Спочатку вони мали знати 
на пам’ять 15 молитов, а потім їх було збільше-
но до понад 20 – «Слава Тобі, Боже наш», «Царю 
Небесний», «Трисвяте», «Молитву до Пресвятої 
Тройці», «Отче наш», «Прийдіть поклонімось»; 
ранкові – «До Тебе, Владико Людинолюбче», «Ан-
гелу охоронцю»; вечірні – «Господи Боже наш», 
«Ангелу охоронцю; Богородиці» – «Богородице 
Діво, радуйся», «Достойно є, і це є істина», «Непе-
реможній Воєводі», «Милосердя двері», «Царице 
моя преблагая»; Молитву св. Єфрема Сиріна, Мо-
литву перед святим причастям, Символ віри, 10 
заповідей, Заповіді блаженства, Псалми 50 і 90, 
тропарі дванадесятих свят, тропар своєму святому. 
Обов’язковою вимогою було вміння добре чита-
ти церковно-слов’янською та писати російською 
мовами. Майбутні семінаристи мали обов’язково 
подати рекомендацію місцевого священника або 
архієрея. Із 1958 р. прохання правлячого архієрея 
стало обов’язковим (Правила, 1947: 61; Правила, 
1964: 22–24; Войналович, 2015: 278).

За такими вимогами було фактично не можливо 
підготуватися самостійно. Належний рівень попе-
редньої підготовки могли забезпечити парафіяль-
ні священники. Для отримання рекомендаційного 
листа від місцевого священника необхідно було 
вести побожний спосіб життя, а відповідно – регу-
лярно відвідувати богослужіння, бути на сповіді та 
причащатися. Це додатково ускладнювало ситуа-
цію, особливо з кінця 1950-х років, коли радянські 
партійні, державні та громадські органи особливу 
увагу приділяли необхідності усунення неповно-
літніх від богослужінь. Своїми характеристиками 
священники фактично визнавали, що вони прово-
дили підготовку для здобуття духовної освіти.

Особливо гостро проблема підготовки священ-
ників у семінаріях та попередня підготовка до 
вступу постала перед радянською владою під час 
хрущовської антирелігійної кампанії. В умовах 
ліквідації значної кількості монастирів, закриття 
храмів, семінарій, відсутність достатньої кількості 
фахово підготовлених священників розглядалася 
як один із способів антирелігійної боротьби. Із по-
силенням наступу на Церкву, відбувалося і поси-
лення впливу на бажаючих вступати до семінарій 
та тиск на священників, які готували молодь до 
майбутнього пастирського служіння. Саме в цей 
час дане питання активно присутнє у радянських 
документах, що дає можливість визначити форми 
та методи підготовки молоді до здобуття семінар-
ської освіти.



41

ISSN 2786-5118 (Print)
ISSN 2786-5126 (Online)

4. Легальні та напівлегальні форми підготов-
ки до семінарської освіти

В умовах формування радянського антирелі-
гійного суспільства та повсюдної антирелігійної 
пропаганди і боротьби із релігією та Церквою 
важливим завданням парафіяльного духовенства 
було релігійне виховання дітей та залучення їх до 
богослужінь. Це давало можливість священникам 
у майбутньому навчати релігії та готувати до се-
мінарського навчання і пастирського служіння тих 
із них, хто мав таке бажання та необхідні чесноти. 
Будучи позбавленими легальних методів прове-
дення такої роботи частина духовенства все таки 
шукала можливості її виконання використовуючи 
різні методи, засоби та приводи. Чи не найпопу-
лярнішим, попри заборону дітям відвідувати бо-
гослужіння, були заклики та звернення до батьків 
приходити до церкви із дітьми. Священник селища 
Брюховичі Львівської області у розпал хрущов-
ської антирелігійної кампанії – у 1961 р., після 
пропозиції приводити дітей на богослужіння, під 
час проповідей розповідав про основи релігії, а та-
кож організовував окремі служби для дітей. Тра-
плялися випадки, коли духовенство користуючись 
правом відвідувати тяжкохворих вдома, проводило 
духовні бесіди з неповнолітніми та розповідали 
про засади православної віри (ЦДАВОУ, ф. 4648, 
оп. 3, спр. 257, арк. 23–24). На Сумщині у с. Ту-
лиголове Кролевецького р-ну священник здійс-
нював із молитвою подвірний обхід та проводив 
бесіди із батьками, щоб вони впливали на своїх 
дітей з метою відвідування богослужінь. Священ-
ник с. Уздиця не лише регулярно відвідував по-
двір’я віруючих але і дітей окремих із них зупиняв 
на вулиці проводячи розмови на релігійну тема-
тику (ДАСО, ф. Р-2196, оп. 7а, спр. 13, арк. 12, 
24). У с. Лука Кіцманського р-ну на Чернівеччині 
місцевий священник із псаломщиком відвідували 
віруючі родини проводячи релігійні розмови із 
дітьми та молоддю. Настоятель храму с. Устинів-
ка Долинського р-ну на Кіровоградщині здійсню-
вав сповідь та причастя учнів (ЦДАВОУ, ф. 4648, 
оп. 3, спр. 285, арк. 24). Значна частина духовен-
ства усіх українських єпархій намагалася залучити 
дітей та молодь до богослужінь, наголошуючи на 
такій необхідності у своїх проповідях та розмовах 
із віруючими.

Менш поширеним але набагато важливішим 
з точки зору підготовки до вибору пастирського 
служіння та майбутньої підготовки вступу до ду-
ховних семінарій було залучення молоді до участі 
у богослужіннях. Виконуючи певні обов’язки – 
іподиякона, пономаря, псаломщика, читця, юнаки 
здобували не лише релігійні відомості але і знання 
про богослужіння, їх значення та особливості від-
правлення. Не зважаючи на те, що до таких форм 
залучення вдавалися відносно повнолітніх юнаків 
інколи траплялися випадки, коли у богослужіннях 

приймали участь школярі. У 1963  р. священ-
ник м. Севастополя залучав до церковних служб 
10-річного учня, який навіть одного разу несучи 
ікону очолив хресний хід навколо храму (ЦДА-
ВОУ, ф. 4648, оп. 3, спр. 285, арк. 24). У одному із 
сільських храмів Чернівецької області понопарем 
був неповнолітній юнак (ДАСО, ф. Р-2196, оп. 7а, 
спр. 13, арк. 8). Протягом 1960–1961 рр. до бого-
служінь у кафедральному соборі м. Сімферополь 
залучався 18-річний юнак, який у майбутньому 
поступив до семінарії. Архієпископ Андрій (Су-
хенко) мав трьох іподияконів віком 17–20  ро-
ків (ЦДАВОУ, ф. 4648, оп. 3, спр. 257, арк. 25; 
ДАСО, ф. Р-2196, оп. 7а, спр. 21, арк. 16).

Проведення цієї роботи давало свій результат. 
У кінці 1950-х років простежується тенденція, 
коли більшість вступників були вихідцями із за-
хідноукраїнських областей. Лише близько 25% 
семінаристів були церковними служителями або 
дітьми духовенства. Наприклад, із 10 чоловік, які 
подали заяви про зарахування до Волинської ду-
ховної семінарії у 1961 р., 6 осіб були юнаки віком 
20–22 роки, але лише 2 псаломщиками та 1 сином 
псаломщика (ЦДАВОУ, ф. 4648, оп. 3, спр. 268, 
арк. 11–13, 76). Радянська влада офіційно ніяк не 
могла впливати на духовенство, яке залучало до 
богослужінь юнаків старших 18 років. Робота із 
молоддю сприяла її залученню до церковного жит-
тя та збереження православ’я в Україні. Частина із 
них у майбутньому обирала пастирський шлях, не 
завжди отримуючи семінарську освіту, а будучи 
висвяченими маючи досвід служіння. 

5. Нелегальні форми підготовки до семінар-
ської освіти

Набагато небезпечнішими для священників, 
але продуктивнішими були нелегальні методи під-
готовки до семінарської освіти. Вони проходили 
етапи від моменту переконання юнака у виборі ду-
ховного шляху та необхідності отримання відпо-
відної освіти до вивчення необхідного для вступу 
матеріалу. Звичайний парафіянин, навіть якщо він 
мав бажання вступати до семінарії, не міг отримати 
необхідну інформацію про вступну кампанію та 
вимоги до абітурієнтів. Він мав два шляхи: зверну-
тися до семінарії повідомивши про свій намір там 
навчатися і дізнатися умови вступу або отримати їх 
від парафіяльного священника. У першому випадку 
юнак зазвичай ставав об’єктом впливу радянських 
та партійних органів, які чинили на нього тиск або 
пропонували вигоди з метою відмови від свого за-
думу. Священник же міг таємно повідомити прави-
ла вступу, які публікувалися у офіційних церковних 
виданнях, – «Журналі Московської патріархії» або 
«Православному віснику». Вони не були у вільно-
му доступі та доступними вірянам, отримували їх 
лише священники. У такому випадку, радянський 
режим значно пізніше дізнавався про планування 



42

«Південний архів» (історичні науки)
„South Аrchive” (Historical Sciences)

Випуск
Issue – LII

вступу до семінарії, а відповідно залишалося мен-
ше часу на вплив на особу, що давало більше мож-
ливості абітурієнту витримати тиск.

Підготовка до отримання семінарської освіти 
була тривалою та могла займати роки. Уповно-
важений у справах РПЦ у 1965 р. у своєму звіті 
відзначав, що серед тих, хто вступив до Одеської 
духовної семінарії є студенти, яких священники 
роками готували до церковної діяльності. Напри-
клад, семінариста Гончарова, місцевий священник 
готував до вступу протягом 6 років. За цей час він 
закінчив технікум лісового господарства і працював 
лісником. Інший семінарист в процесі підготовки 
закінчив торгівельне училище та працював товароз-
навцем (ЦДАГОУ, ф. 1, оп. 24, спр. 6007, арк. 38).

Процес підготовки яскраво демонструють при-
клади двох священників Сумщини. Настоятель ре-
лігійної громади с. Ясенове Ф. Сліпуха, який мав 
педагогічну освіту, парафіянину, який планував 
вступ до семінарії, надавав за власним вибором 
релігійну літературу. Після її прочитання відбу-
валося обговорення та обмін думками. Священ-
ник с. Салогубівка Г. Тертишник після відбуття 
військової служби П. Гаценка прийняв його до 
себе на квартиру. Підготовка полягала у прове-
денні індивідуальних бесід. Пізніше, священник 
прийняв юнака на парафію на посаду псаломщи-
ка. Необхідно зазначити, що хоча в документах 
не існує масових згадок про такі випадки, проте 
вони не були поодинокими. Лише у 1961 р. пові-
домлялося про три випадки підготовки духовен-
ством юнаків в межах Сумської області. Можна 
говорити про системність такої роботи, особливу 
увагу якій надавало молоде духовенство. Той же 
Г. Тертишник у 1957 р. підготував до вступу трьох 
юнаків, а наступного року переконав подати заяви 
на вступ ще двох (ДАСО, ф. Р-2196, оп. 7а, спр. 13, 
арк. 25–26; спр. 21, арк. 16; 63–64; ЦДАГОУ, ф. 1, 
оп. 24, спр. 4927, арк. 58–59).

Священники не лише надавали знання необ-
хідні для вступу але часто і допомагали абітурі-
єнтам, а потім і семінаристам матеріально. Таку 
ж допомогу надавали і окремі правлячі архієреї. 
Так, за вказівкою архієпископа Андрія (Сухенко) 

благочинні у квартальних та річних звітах примен-
шували отримані парафіями прибутки на 10–15%, 
частина із цих коштів направлялася на допомо-
гу студентам, які навчалися у духовних семіна-
ріях (ДАСО, ф. Р-2196, оп. 7а, спр. 21, арк. 16; 
63–64).

6. Висновки
Характер участі православного духовенства 

УРСР у формуванні майбутніх семінаристів у дру-
гій половині ХХ ст. був складним і багатовимір-
ним. Попри тривалий державний тиск, спрямова-
ний на згортання релігійної освіти, духовенство 
зберігало й розвивало неформальні канали підго-
товки молоді до пастирського служіння. В умовах 
обмеженого функціонування духовних навчальних 
закладів, законодавчих заборон на релігійне нав-
чання та активної атеїстичної пропаганди, пара-
фіяльні священники здійснювали важливу місію 
з духовно-релігійного виховання молоді.

З’ясовано, що формування майбутніх семіна-
ристів відбувалося через низку легальних, напівле-
гальних і нелегальних практик, які мали як індиві-
дуальний, так і системний характер. Визначальну 
роль відігравала ініціатива духовенства, зокрема 
його участь у неформальному навчанні, наданні 
літератури, проведенні індивідуальних бесід, бо-
гослужбовій практиці з участю молоді, а також 
матеріальній підтримці вступників і студентів. 
Частина юнаків, які пройшли таку підготовку, 
обирала шлях пастирського служіння, іноді навіть 
без завершення семінарської освіти, але маючи 
необхідний досвід і навички.

Таким чином, православне духовенство діяло не 
лише в межах офіційно дозволених рамок, а й вихо-
дило за їх межі з метою збереження духовної тради-
ції. Його активність стала проявом латентного спро-
тиву радянській антирелігійній політиці та формою 
опору духовній дерадикації суспільства. Збережен-
ня і передача релігійного знання, підготовка но-
вих поколінь духовенства в умовах репресивного 
режиму були важливою передумовою подальшого 
релігійного відродження в Україні наприкінці 1980-
х – початку 1990-х років.

Література:
1.	 Бондарчук П.М. Релігійні течії в радянській Україні (середина 1940-х – середина 1980-х років) Істори-

ко-релігієзнавче дослідження. К.: Інститут історії України НАН України, 2019. 268 с.
2.	 Войналович  В.А. Партійно-державна політика щодо релігії та релігійних інституцій в Україні 

1940–1960-х років: політологічний дискурс. К.: Світогляд, 2015. 741 с.
3.	 ДАСО – Державний архів Сумської області.
4.	 Законодательство о религиозных культах (сборник материалов и документов). Москва: Юридическая 

литература, 1971. 210 с.
5.	 Оліцький В. Духовенство Сумської єпархії в умовах соціальних трансформацій пізнього сталінізму. 

Емінак. 2024. № 4 (48). С. 42–58.
6.	 Оліцький В. Духовенство Чернівецько-Буковинської єпархії на початку 1980-х років. Наукові записки 

Вінницького державного педагогічного університету імені Михайла Коцюбинського. Серія: Історія. 
2024. Вип. 49. С. 44–50.



43

ISSN 2786-5118 (Print)
ISSN 2786-5126 (Online)

7.	 Оліцький В. Навчання та побут студентів Київської духовної семінарії (1947–1960 рр.). Емінак. 2022. 
№ 2 (38). С. 147–159.

8.	 Оліцький В. Відновлення православної духовної освіти в Україні в середині 1940-х років. Project 
approach in the didactic process of universities – international dimension. 2022. № I (VI). Р. 115–129.

9.	 Правила приема учащихся в духовные школы на 1964/65 учебный год. Журнал Московской патриархии. 
1964. № 3. С. 22–24.

10.	 Правила приема учащихся в Московскую Духовную Семинарию на 1947–1948 учебный год. Журнал 
Московской патриархии. 1947. № 3. С. 61.

11.	 Федчук О.М. Волинська духовна семінарія в умовах радянської тоталітарної системи (1945–1964 рр.): 
дис. канд. іст. наук: 07.00.01 / Східноєвропейський національний університет імені Лесі Українки. 
Луцьк, 2018. 251 с.

12.	 ЦДАВОУ – Центральний державний архів вищих органів влади та управління України.
13.	 ЦДАГОУ – Центральний державний архів громадських об'єднань та україніки.
14.	 Шліхта Н. Церква тих, хто вижив. Радянська Україна, середина 1940-х – початок 1970-х рр. Харків: 

Акта, 2011. 468 с.

References:
1.	 Bondarchuk, P.M. (2019). Relihiini techii v radianskii Ukraini (seredyna 1940-kh – seredyna 1980-kh rokiv) 

Istoryko-relihiieznavche doslidzhennia [Religious movements in Soviet Ukraine (mid-1940s – mid-1980s) 
Historical and religious studies research]. K.: Instytut istorii Ukrainy NAN Ukrainy. [in Ukrainian].

2.	 DASO – Derzhavnyi arkhiv Sumskoi oblasti. [State Archives of Sumy Region].
3.	 Fedchuk, O.M. (2018). Volynska dukhovna seminariia v umovakh radianskoi totalitarnoi systemy 

(1945–1964 rr.): dys. Kand. ist. nauk: 07.00.01 [Volyn Theological Seminary in the Conditions of the Soviet 
Totalitarian System (1945–1964): Dissertation for the Candidate of Historical Sciences: 07.00.01]. Skhid-
noievropeiskyi natsionalnyi universytet imeni Lesi Ukrainky. Lutsk. [in Ukrainian].

4.	 Olitskyi, V. (2022) a. Navchannia ta pobut studentiv Kyivskoi dukhovnoi seminarii (1947–1960 rr.) [Study 
and life of students of the Kyiv Theological Seminary (1947–1960)]. Eminak. № 2 (38). pp. 147–159. [in 
Ukrainian].

5.	 Olitskyi, V. (2022) b. Vidnovlennia pravoslavnoi dukhovnoi osvity v Ukraini v seredyni 1940-kh rokiv [The 
Restoration of Orthodox Spiritual Education in Ukraine in the Mid-1940s]. Project approach in the didactic 
process of universities – international dimension. № I (VI). pp. 115–129. [in Ukrainian].

6.	 Olitskyi, V. (2024). Dukhovenstvo Chernivetsko-Bukovynskoi yeparkhii na pochatku 1980-kh rokiv [The clergy 
of the Chernivtsi-Bukovina eparchy in the early 1980s]. Naukovi zapysky Vinnytskoho derzhavnoho pedahohich-
noho universytetu imeni Mykhaila Kotsiubynskoho. Seriia: Istoriia. Vol. 49. pp. 44–50. [in Ukrainian].

7.	 Olitskyi, V. (2024). Dukhovenstvo Sumskoi yeparkhii v umovakh sotsialnykh transformatsii piznoho stalin-
izmu [The clergy of the Sumy diocese in the conditions of social transformations of late Stalinism]. Eminak. 
№ 4 (48). pp. 42–58. [in Ukrainian].

8.	 Pravila (1947). Pravila priema uchashchikhsya v Moskovskuyu Dukhovnuyu Seminariyu na 1947–1948 ucheb-
nii god [Rules for admission of students to the Moscow Theological Seminary for the 1947–1948 academic 
year]. Zhurnal Moskovskoi patriarkhii. № 3. p. 61. [in Russian].

9.	 Pravila (1964). Pravila priema uchashchikhsya v dukhovnie shkoli na 1964/65 uchebnii god [Rules for admis-
sion of students to theological schools for the 1964/65 academic year]. Zhurnal Moskovskoi patriarkhii. № 3. 
pp. 22–24. [in Russian].

10.	 Shlikhta, N. (2011). Tserkva tykh, khto vyzhyv. Radianska Ukraina, seredyna 1940-kh – pochatok 1970-kh 
rr. [The Church of the Survivors. Soviet Ukraine, mid-1940s – early 1970s.]. Kharkiv: Akta. [in Ukrainian].

11.	 TsDAHOU – Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv hromadskykh obiednan ta ukrainiky. [Central State Archive of 
Public Associations and Ukrainian Studies].

12.	 TsDAVOU – Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv vyshchykh orhaniv vlady ta upravlinnia Ukrainy. [The Central 
State Archive of the Higher Authorities and Administration of Ukraine].

13.	 Voinalovych, V.A. (2015). Partiino-derzhavna polityka shchodo relihii ta relihiinykh instytutsii v Ukraini 
1940–1960-kh rokiv: politolohichnyi dyskurs [Party-state policy towards religion and religious institutions in 
Ukraine in the 1940s–1960s: political science discourse]. K.: Svitohliad. [in Ukrainian].

14.	 Zakonodatelstvo (1971). Zakonodatelstvo o religioznikh kultakh (sbornik materialov i dokumentov) [Legislation 
on religious cults (collection of materials and documents)]. Moskva: Yuridicheskaya literatura. [in Russian].

Стаття надійшла до редакції 21.07.2025
Рекомендована до друку 28.10.2025

Опублікована 22.12.2025


